目录

[佛說濡首菩薩無上淸淨分衛經卷上 羽 69](#_Toc493873407)

[佛說濡首菩薩無上淸淨分衛經卷下 羽 76](#_Toc493873408)

佛說濡首菩薩無上淸淨分衛經卷上 羽

宋沙門翔公於南海郡 譯

一名決了諸法如幻化三昧經

聞如是一時世尊遊舍衛祇樹給孤

獨園與.大比,丘五百人俱舍利弗摩

訶目,揵連摩訶迦葉須菩.提阿難、犍

等率自耆、年素行修、行皆棄、瑕疵垢

除,淸淨宿樹衆德所作,已辦了厭,身

弊解識,因緣睹彼,五道受有苦.器漏

腦,諸患種種,之穢無樂,三界常欲捨

離見諸流轉縮心,畏惡斷滅,求空志

畢,泥洹處往,無還永彼,靜安悉斷,生

死結網索盡都無,諸漏已離,重擔獲

四,神足致六.通行能住,身命存亡,從

志度於彼岸坦然爲樂

又與菩薩千人俱悉尊菩薩摩訶薩

皆一生補處被大,德鎧顯有佛稱降

現菩薩班宣,道化布諸,佛藏神智,異

達已通,聖慧等住大乘志如,虛空以

立廣法過度,無極具足,普智明曉.權

要摠持,所覽統攝,無限積衆,辯才不

可,測量隨俗,順導爲大,橋梁無上,道

德而無罣㝵,散演深邃,無極微妙,悉

降魔怨,都伏外道,獨步十方,周流往

還,遊於五道,而無去來,如日月殿.若

夢幻化,影響野馬等無進止,感動一

切濟度生死,三寶之化使永不斷,道

普興顯德皆具足.

其諸菩薩悉皆各有,名曰濡首童眞

菩薩、龍首菩薩、妙首菩薩、大首菩薩、

普首菩薩、慧首菩薩、明首菩薩、甘首

菩薩、英首菩薩、寶首菩薩,是等菩薩

千人俱也.

是時,坐中英首菩薩承佛神旨,而從

坐起,嚴齊法服,肅恭已禮,偏袒其肩,

右膝著地,而跪白佛:「唯然.世尊,濡首

童眞者,古今諸佛無數如來及衆仙

聖有道神通所共稱讚,去、來、現在諸

成大業菩薩之等,導進無由爲一切

師了深,睹遠道度淵懿明踰,日月智

過江海,達越虛空慧辯,無極德顯無

上四等,普育慈悲,利安仁泰,寬濟弘

雅汪洋德無崖邊,如無底泓憺怕曠

定.如無像體,居于靜寂,儀容無量,於

十方土,現佛廣化,爲諸菩薩所見戴

奉,一切釋梵及四天王咸率禮敬,委

仰尊重,諸天、龍神阿須倫衆迦留羅

輩,眞陁羅、摩睺勒等莫不供事,睹世

帝王所共奉遵,聖相滿具光好湛然.

吾瞻濡首衆德具備諸善,若斯爲難

思議,願常歌詠顯讚無極諮嗟,歎美

流著,十方於百千劫,永無懈也.」

其時,濡首謂英首曰:「云何族姓子法

身有煩乎?」曰:「其法身無處無像.又法

身者,都無煩勞.」曰:「云何英首仁了法

身乎?」曰:「法身者,豈有處所言聲迹耶?

又法身者,無了不了,若響如影,寧所

了乎?」曰:「知法身如幻化影無了不了,

亦無言說,而仁云何擧聲說耶?」曰:「向

所言如響之聲,爲諸文說著行者耳.」

曰:「如仁言,則其法身爲有內外,有其

彼此處于中閒,爲有數觀已在二數,

則有處所?」又曰:「英首,於法身者,都無

響應,亦無影像,無心無意,無念無識,

無言無說,無異無同,無二之趣,亦無

一歸,於一無一,亦無所處,是者英首

本無法身,微妙印說,極世所歸,無上

無比道要之藏.」於時,佛歎濡首曰:「善

哉,善哉!如濡首所言,乃應淸淨法身

說也.」時,座中五百比丘、五百比丘尼

聞濡首所說,皆逮無所從生法樂忍.

又舍衛國淸信士女二千人本不發

心,於大乘行,聞此要說,卽自堅固,於

無上正眞道意,萬二千天子意亘踊

躍,發菩薩心,各在虛空,而歌濡首,積

德過劫功成無量.

是時,濡首童眞菩薩以其平旦,欲入

城分衛,整聖無上淸淨道服,執御應

器,持法錫杖,粗順如佛,機檢典制,度

量儼然,庠行安步,進止端嚴,迴旋顧

眄,光色無量,諸根靜寂,常應道定威

儀述敍,禮法肅齊,衆德悉備,靡不雅

然,如猛師子,如大龍王.景福之祚㸌

出樹園,威相無量,德好卓異,暉顏煒

曄,光曜炳然.濡首童眞方出祇門,卽

自念言:「今入舍衛,必有十方諸土菩

薩普來之衆,應承聖旨,所感動者,便

當如佛,尋以其像,不移所住.」己身一

一毛孔之相,出化菩薩,其諸化者睹

於十方,悉現其化一一國土、化所化

者,各稱言曰:「濡首菩薩,稽首世尊,恭

問遊居,佛祚康疆,景福無量乎?」又諸

如來所侍弟子悅目遑憙,各問其佛:『

斯從何方,乃來現此諸土?』世尊各告

侍曰:『有土名忍,佛號能仁如來至眞

等正覺,彼有菩薩名曰濡首,道慧難

測,權辯無量,悉於諸國,博現佛事.今

於彼土,興顯大道故,身毛相而現其

化,唱此感動,進諸疑惑』普土菩薩及

諸衆生見所變化,各聞佛語,億姟菩

薩悉得無所從生法樂忍,萬億之衆

在生死流,聞濡首名.又睹化應皆發

無上正眞道,意十方菩薩莫不樂喜,

願見濡首,聽稟淸異,上聞之說,微妙

法像,得睹其佛及彼菩薩諸土,尋隨

無數,菩薩各啓世尊欲之忍界,睹能

仁佛禮事,供養.又見濡首觀聽變說

諸佛默然,卽應受教,各承聖力,遷飛

彼土,忽升忍界,到濡首所,諸來菩薩

咸懷敬仰,或持天華,或擎明寶,或執

垂珠,或直叉手,或作天樂,或列虛空

散華、末香、吹噭鳴珂,或復歌頌,濡首

童眞:「道顯普祐無上之德.」.或欲賓導

侍衛濡首肅恭,而行瞻睹無厭.

是時,釋梵及四鎭王、日月天子、諸龍

鬼神各與所輔,亦尋忽至,釋與四王

俱同有念:「今濡首童眞與無數菩薩

諸尊天、人,當入舍衛,顯大感動,宜應

盡化.」.向舍衛城,道令其坦,平而無高,

下俠道兩,邊列七寶樹,一樹之閒,有

七玉女,各現半身,而作倡伎,女容委

靡,姿媚面、照,華色目若明珠端正,妙

異淸聲,美辭以歌.濡首大吉祥福,淸

純道品,菩薩衆德步置熏爐,燒天蜜

香,處有雜華,以爲供養,登于.爾時,道

之左側,含毒螫虫、蟒蝮蛇蚖、蜂蝎衆,

類應時咸.然消縮毒氣吉獸瑞,鳥進

集嬉翔.彼時,濡首爲無數百千菩薩衆

及諸天、人,而所圍衛,特獨堂堂光色

無量,譬日始出,高山之嶽.若月盛滿,

在衆星中.又若須彌異於衆山,如猛

師子出于深林,暉顏灼然,遂而進焉.

適側城門,尋足躡閫,盡境震動.登爾

之時,莫不驚愕,所在伎器,率自鼓鳴.

咸曰:此何吉祥?大變瑞應之異,乃未

曾有\*將佛入城,所感然乎?擧國大小

靡不驚喜心,豫忻忻肅,恭無量或上

樓閣,或攀垣牆,或窺窗牖,或出門戶,

競有悅懌.向佛冀睹神異時,王波斯

匿與宮正后美妃、婇女八千人俱,諸

子、群臣眷屬萬人圍衛,從行各懷,忻

悅惶憙,出迎斯須之頃,濡首忽至爲

諸菩薩及尊衆天,而所衛從大人相,

具衆好普,備金顏聖,容見皆喜,悅莫

不前,禮諸來之.衆中有散華,或燒妙

香,或散衣寶檢,心恭向瞻,睹無量於

是濡首遂,前入城諸尊菩薩有勢天

神,僉然恭肅,追隨所旋,觀見神變,又

欲稟受,道誨故也.

爾時,於是龍首菩薩見其濡首童眞

菩薩,爲無數衆,而所圍繞,堂堂祥儀,

竝共入城,曰:「族姓子,爲所之耶?」濡首

菩薩答龍首曰:「吾適此城,欲行分衛,

多所愍念,廣其慧利,爲拯世衆,一切

天人度義故,現行分衛耳,普爲諸衆,

成大導故.」龍首問曰:「云何濡首仁尊

于今,分衛想未斷耶?」曰:「族姓子,吾斷

矣,於有見分衛想,行者至於無見,無

斷不斷,斯謂菩薩淸淨分衛.所以者

何?若此龍首一切諸法,無斷不斷,譬

如虛空,無斷不斷以是言之,爲不可

斷,普悉是世盡魔、梵界,一切衆寂及

諸梵志王與庶民,亦無能斷也.何則

龍首以其諸法,若如虛空,本無所

有無起無動,無持無獲,空本無獲,亦

無所持,亦不可得,以要言之,一切衆

類及世餘法,外邪雜術,悉無所有,無

持無得,亦無能獲諸法,如此皆不可

得,亦不可持,以本空故.故不可斷.「云

何濡首菩薩摩訶薩當與諸魔爲敵

耶?」答曰:「龍首,法本無諍,不見菩薩,當

與諸魔,而有戰者,若其菩薩與魔爲

敵,起見法想,而有所諍.是菩薩便爲

恐怯,何則然者,以彼菩薩自興恐弱

也?譬如龍首,幻師現化而幻所化,了

無恐怯.如是龍首,此菩薩解本空法,

無著之行,則無恐怖.若有菩薩有恐

怖者,是菩薩便不爲極世福田也.是

菩薩不了空法故,自起恐怯之心耳

于.」時,龍首問濡首曰:「菩薩爲可得道

乎?」答曰:「菩薩可得道也.」龍首又問:「云

何濡首,其誰可得至于道耶?」曰:「其無

名無性,亦無號字,亦無處所,永無所

爲,亦無得者,斯可至道.」曰:「云何菩薩

當得道乎?」答曰:「龍首,若有菩薩欲得

道者,當以無發心,亦無念道,不想道

場,不念人界.心亦無處,無念無得,亦

無識,著以無見心,是行菩薩可得至

道.」曰:「仁以何心,而發道意?」答曰:「龍首

吾無數心,亦無當發.又無甫發,無發,

不發.又吾亦復不至道矣,不念道場,

不坐佛樹,亦不得道,不轉法輪,亦不

化過生死之類.所以者何?若此龍首

以諸法無所有故.無動無搖,無出無

入,亦無所持,以本空故.吾以斯法,可

得至道.」曰:「濡首,是爲正要無上無比

之至說也.其諸於斯解,如是法彼,則

長脫一切塵勞,其已脫于塵勞數者,

乃至應永脫,於魔波旬,曰非可脫,於

魔波旬也,何則然者?以其諸魔,亦道

之數.所以者何?魔及魔天皆悉本無

無取無得,無想無念.以故言之,魔亦

道也.」曰:「何謂爲道?」濡首答曰:「道乎.龍

首,在乎一切,一切亦道,道像虛空,道

體廣蕩,亘然恢廓,普大含容靡不

周至,亦無限㝵.如是龍首,道至一切,

一切亦道,斯謂無上眞本無道也.」曰:

「仁龍首欲得道乎?」曰:「吾欲得,不可獲

道.」曰:「欲得道,寧非戲行耶?所以者何?

如龍首言,欲得,不可獲道,道何可得

乎?若道可得,道爲有處,譬如有人興

念此言:「吾使幻化,坐於道樹,然致正

覺.」.如是言者,豈非響聲耶?其幻化人

亦不可得,亦不與諸法,有合有離,亦

無所著.以本空故.若龍首,一切諸法

如幻如化,而起有想念,欲得道耶?又

如來說諸法,本無無念無想,無所著

其解是者,斯乃得道,諸法無所入,亦

無能毀法,不與法有合有離,況法與

法,當有毀乎?法無附合,亦不離散.所

以者何?若此龍首諸法無合,以其本

無,都亦無我.又若虛空亦無所有,無

像無念,無動無搖,亦無戲行,諸法本

無.寂寞如空,如幻如夢,無喩無比諸

法,若此都無等倫,亦無像也.諸來之

衆聽濡首所說,微妙踊躍,欣喜各懷,

無倦渴仰,悚恭專心,思受說是如化

深妙法時,八萬菩薩逮得無退轉,無

量天人發無上意.

是時,龍首答濡首曰:「善哉,善哉!童眞

菩薩快說是像,深邃妙法,爲未曾有.

如吾從仁,逮聞此要.」始今日明,爲已

得道曰:「族姓子,法無言說,亦無見聞,

吾不說深,又無淺說.仁亦不得道,無

得不得,何則然者?如卿龍首,念欲得

道,爲想戲行處乎?受者墮有望見,使

其云有深淺法耳?吾無所說,法無言

說,亦無宣暢,亦無所行,亦無能說諸

法本者.又龍首,譬如有人而言曰:「吾

爲幻化廣說識法.」.其化無識,言當說

識耶?彼則緣此,起勞諍想,何則然者?

以化無識,不可爲所說.如是龍首,諸

法本無無所有,亦無處所,是族姓子

當了如此解,謂具足法行者也.」

爾時,於是妙心菩薩神徹視聽,睹聞

濡首,在異別處講上要菩薩之談,忽

到其所見大會場,憙而歎曰:「善哉,善

哉!諸上正士、大士之等普衆會,此爲

何談講乎?」濡首答曰:「族姓子,於諸如

來深要法中,獲無正士、大士之名.又

菩薩者,不自名言:「我是菩薩正士、大

士.」其有想著,住戲行衆,自稱菩薩.」復

言:「大士,又云吾爲法之大講又復妙

心其響者,寧有言聲出不響,復有耳

識,所著不於響法,爲有所受持不乎?」

龍首答曰:「都無也.」「如是龍首,諸法若

響無名無像,其取著者,則有戲行,緣

戲行故.便有流轉,長不解諸法,如本

無響也.則於生死,而行諍想,已起諍

行,便墮躁動,已在躁動,卽無生死流,

於五道便,由不解其無故也.」

於是濡首謂龍首曰:「又族姓子,如世

尊告諸比丘曰是:「比丘,汝等無著戲

樂想行,爲汝輩說寂寞之行.念釋師

子說法如是,專心一意聽受,隨法入

要行忍,當無所著.」.若此族姓子其菩

薩解順是說,曉本空淨,於本寂寞明

了,如是此乃長脫五道之趣時.」龍首

曰:「誰於生死,而有脫者?」濡首答曰:「族

姓子,何謂如來所化生死,爲脫者乎?

寧復有去來今耶?若是龍首聖師十

力,以此要言,化度生死曰:「如世尊常

所說,教諸法如化,又仁亦說諸法無

所有,以是言之一切衆生,爲當皆成

無上覺道耶?」答曰:「龍首,若一切解如

是者,此乃至道要行之言故吾不說

法.法無說念,無受無持,無得無失,無

言無語,何則然者?以諸法,爲無所持,

亦無所有,無念無識,以無處所故.又

若一切解諸法,如幻如化,無所有者,

則衆生類皆至覺道.譬如龍首幻師

所化,然幻者自了化之本末,爲化化

耳.於諸法亦無所化,亦無住置,普悉

是世天、龍、鬼神、魔及梵天、沙門、梵志,

至於極世,無能令幻者,於其所化有

堅固想,何則然者?以彼幻士,自達所

化,化本自耳.無幻無化,都無所有.而

幻者,明知一切爲化所惑,於無所有

而起有想,無常想,常無我想,我著有

想,念求無想法望念無色住,無所有.

由不解本,不了無故.續流生死若有

明曉諸法本者,彼衆一切則於佛法,

卽無還轉,而成正覺.所以者何?若此

龍首以彼衆生,皆在覺道法之數故.

故諸一切於佛法而無罣㝵,是故衆

生悉住佛法也.然衆生等心亦不寤

本,空淸法無,名無識,亦無所住,無戲行,

無倚無著寂,如虛空.亦不巢窟,無上

寂定,亦無所生.又無身法,其有忍於

深空法者,此則不離於佛法矣.所以

者何?若此龍首諸佛之法,終不可以

想行,而至其有想著,有言有說,有宣

有廣,殊不可以得佛道法也.」

於是龍首謂濡首曰:「善哉,善哉!仁乃

快說無思議法,誰當信此一切衆生,

不離佛法?」濡首答曰:「族姓子,其世尊

子堅住信法,八等之地及須陁洹、斯

陁含、阿那含、阿羅漢、辟支佛、菩薩阿

惟,越致無動轉者,斯諸菩薩已住淸

淨行空法者,是等當信耳.所以者何?

此龍首,其諸菩薩行如是者,便自誓

願,必紹大業,吾升佛樹,結趺定坐,終

不動轉,至于得成無上平等覺,必將

來一切諸天、龍、鬼神、極世之前,成其

大導,當師子吼.所以者何?若是龍首,

菩薩了空無想行法,住如門閫,堅喩

須彌,無能動者.如是龍首,其菩薩住

空無想願法,一切衆生無能動者,又

是菩薩處于佛樹乃至道場,無能動

搖.」問曰:「濡首,何謂佛樹道場之處?」濡

首答曰:「何謂龍首,如來化處化所依

坐,何謂如來化之覺法及現神變化

度說法,誰爲如來,其誰化者?」龍首答

曰:「吾尚不見如來之化及法身像處,

何況所化復現威神?又所說法及所

變化乎?一切如化本無,亦化其化,亦

化亦如化耳.」濡首曰:「善哉,善哉!龍首

菩薩爲吾發遣應愼之法,爲如彼諸

深妙無著法忍,說者是爲無上無比

之說也.」

彼時,龍首謂濡首曰:「於斯妙像要法

之說,亦無起行.又無入忍者.所以者

何?若此濡首以諸法本淨其相本空,

亦無處所,亦無巢窟,無色無像,諸法

悉等如虛空.若此濡首其有法當起

法忍者,則如來化,亦逮法忍,影響夢

幻野馬、泡沫、芭蕉之屬,亦悉當復成

其法忍.所以者何?以其忍處,悉空如

空,都無起法忍之者.又忍者亦無其

起,亦不已起.又無當起,亦無甫起.

又其忍者,亦無是處,亦非彼處,亦無

中處.此乃無上無比要忍.若此菩薩

於是慧心不恐不怖,亦無畏懼,是則

菩薩摩訶薩便應無上法忍之行,十

方諸來神通菩薩其聞濡首所說,深

妙咸悉踊躍,皆逮此定.」

是時,濡首謂龍首曰:「云何族姓子,其

菩薩者以無著行,得入法忍乎?」答曰:

「濡首,若有菩薩想念所,向則爲著,行

言吾解深,云我深忍明達曉了?吾已

至道,其語此言,皆亦著行.」濡首又問:

「菩薩何行,修應得道?」答曰:「於諸法都

無所入,不念諸法了諸法無,其諸法

者依著因緣,於本爲空獲無所有.是

行菩薩便應道忍,設如此行,爲無所

行.譬人寢寐於夢所行.」龍首又曰:「然

其夢者,不行方隅,亦無所行,亦無去

來,無住無坐,其寐寤已,則達而信所

夢,空身無持無捨,都無執持無像無

相,亦無處所,亦無所有.其若虛空如

是濡首菩薩之行,當無所著,亦無所

入,如空本無,亦無戲行.此則極世無

上福田,斯乃應受一切供養,爲無量

導,是最福地,爲應最上法忍之行,普

來衆會率懷喜敬,各所齎華寶,以散

濡首瞻,睹欣踊悅豫無量.」

於是龍首謂濡首曰:「宜可俱進入城

分衛,曰仁去矣,行分衛時,無念擧足

下足躇步,無念動搖,亦當無處無住,無

遊無屈,無申無心,無念無所發行,行

無所想,亦無城想遊,無路想.又無城

郭、縣邑丘聚想,亦無里巷,無家居想,

無門戶念,無想男女,無想幼弱,都無

心想行當無念.所以者何?以其法行

當如是故,亦無所著,無色無像,無起

無滅,都無諸想.如此行者,乃應菩薩

無上分衛,淸淨寂寞,要道行也.」

爾時,龍首菩薩摩訶薩忽然於處,以

如海定,三昧正受,其定之德.譬如大

海湛然,無移憺怕,淸澄更無,異味其底,

深邃不可測度,琦珍英寶,普無不有,

而海汪洋,包羅弘廣,含受萬物,淵懿

博泰,無邊無崖,大水澹滿,諸德神龍

而皆居之.衆生巨體所依長育.若此

龍首其諸菩薩以如海定,正受之處,

所住要旨,無能動搖者.如是龍首其

斯菩薩以法身海,含容一切道寶智

慧三十七品,十方依之莫不長育,應

無上微妙之法,爲無動搖,無言說要,

行當知是.應如是者,得無退轉,定行

之地也.

爾時,於是妙心菩薩欲動龍首大士

所坐,如海慧定,正受之處,盡其神力,

永不能動.時,此三千大千世界普悉

六反乃大震動,而龍首身及所坐處,

都不動搖.何則然者?以其龍首住無

動搖,住無處所,住無所有,住無想念,

住無戲行,住無勞靜,住無言辭,住無

所,住斯謂道.住時,龍首菩薩摩訶薩

尋從定寤,敬向如來無所著平等正

覺,雨拘文華,趣散世尊,而歎讚曰:「自

歸於佛.天中之天,乃使一切諸會菩

薩十方,來衆諸大士等衆.」尊大天及

龍、鬼神咸悉逮聞如是之法,無上要

旨,深妙慧說,爲無倚著,無巢窟說,爲

應本空寂寞故也.是時,妙心謂龍首

曰:「仁爲覺地,六反震動乎?」曰:「族姓子,

其有動者,當覺地動,地復爲之上、下

四震,唯由其覺動不動故耳.又如十

方諸佛世尊普大菩薩不退轉等,極

世都動,豈能動搖?此上尊處觀諸聲

聞、緣覺之衆,彼雖離動,未曉本空,在

動之地,自謂無動,了本無者,於此諸

法,永無動搖無念無著.如是妙心,其

菩薩以空無想,不願之行,淸淨法要,

逮無動搖,彼乃永靜,安無動搖.」又曰:

「龍首,可行分衛?」答曰:「濡首,吾今已解

無上最要,分衛之慧,何則然者?緣其

逮致,如海大定,正受之處,始乃自明,

爲以得無上平等正眞覺道,以於生

死,興顯佛事,爲轉法輪,以度衆生,爲

濟因緣,離垢根本.」「唯然.濡首,如吾遇

仁,乃爲逮値,無上善友,遭蒙矜念,心

懷悅豫成立大德喜自光慰濡首於

吾爲覆載首,大無量過度之首,無垢

廣普微妙吉首,亦應最上不可議首,

願布五體,稽首恭禮,無上仙聖甘露

之首.」濡首答曰:「善哉,善哉!如仁龍首,

已爲果達野馬、夢幻、影響之行,無名

無像,無所有法.仁今乃應無上大道

不可思議,來法之祠,以得如海定正

受行,共應如此,當知是輩在一生補

處.斯者乃爲菩薩辯慧,其致是像深

妙定法,如海定等,則離諸想也.」曰:「仁

可行從分衛?」龍首答曰:「思齊其德,當

與仁行,二聖龍遊,不亦宜乎?」濡首曰:

「吾無所行,亦無去來.又無進止,亦無

侶遊,不住不坐,亦復不行.行無所至,

來無所,由住無所處,坐無所據,行無

所趣.譬若龍首如來現化,寧有去來,

坐起行遊,臥寢寐寤不耶?」曰:「化者都

無去來,坐寢之處矣.吾於諸法,亦復

如是,無住不住,無起不起,亦無已起.

又無中起,亦無當起,亦無甫起.」龍首

答曰:「如仁所言,此爲極世,難信之說.

誰當信仁此盡要慧耶?」答曰:「龍首,

仁者且聽,豈爲無目設擧錠燭乎?夫

然炬燎唯爲明目耳.如此是像深妙

之法,正爲向達,徹遠菩薩摩訶薩乃

能信受,是道要耳其了,如此至要之

慧,斯則曉解本無行者.此等菩薩爲

應淸淨無上久修梵行之徒,是曹正

士,深住於法,信法受法,持法說法之

輩也.爲在鹿聚,已轉法輪,爲應賢聖,

亦大導師施惠明眼,爲應無量雄猛

之者,此則無上最妙法者.」濡首童眞

發說是時,普大衆中八萬菩薩悉得

無所從生法樂忍也.

於是正士妙心菩薩居大衆前,廣然

踊躍,掬滿手寶,以恭肅心,向散世尊.

又散濡首童眞菩薩,散訖,忻喜重歎,

詠曰:「自歸諸佛,爲慧聖達,摘霧寤寐,

碎散癡本,解衆顚倒,釋疑除網,順入

道明,致無上覺者.自歸於法,法之最法,

法治多濟,療撈霧龍,援雪生死,䒵莇

衆穢,盪除心垢,通導迷惑,法爲無上,

修蒙永度,其諸菩薩久履梵行,無上

淸淨,仙聖明類,大神通等,弘顯德者.

無上之徒於此乃逮,信向是像,深妙

法衆,今普自歸之.」濡首答曰:「若此妙

心,其無脫者,斯當果致無上等覺.」曰:

「云何濡首其誰無脫耶?」曰:「其有執持,

斯當求脫.如是妙心法無執持,亦無

繫著.又族姓子,法都無脫,亦無執持,

當誰有脫無縛無脫諸法,無持無取

無捨?譬如人語幻者言:「善男子,爲深

入人解之脫,之所可執持幻.」答人曰:「

吾亦非男亦非凡人,吾無所持,當何

所脫?」.是者妙心道無執脫,當觀其無

無本空淨矣.」

佛說濡首菩薩無上淸淨分衛經卷上

己亥歲高麗國大藏都監奉

勅彫造

佛說濡首菩薩無上淸淨分衛經卷下 羽

宋沙門翔公於南海郡譯

時,龍首菩薩謂濡首曰:「去矣.族姓子,

東行分衛.」答曰:「龍首,其幻化野馬寧

有東、西、南、北方乎?」曰:「吾於仁前,尚不

能言,況敢所說?何則然者?以其諸辯,

從尊所問,仁卽應順如法發遣,一一

解散,而無罣㝵故.吾無辭,莫知所對.

曰:「夫達者,都無言取,況共乃復有所

說乎?是者諸法之無由矣.」曰:「何謂爲

諸法之無?」答曰:「龍首,無所無者斯諸

法無,是諸法要以此之慧,乃能通彼

衆音聲耳.無所宣布乃爲要義,是豈

非至,要義說哉?」曰:「此續在想行者也.」

曰:「何所行應離諸想?」答曰:「龍首菩薩,

不於色、痛、想、行、識界有想,又於法本,

亦無所行,其本無者,亦無所行.以是

之行,得離諸想,說是深邃微妙法.」時,

五千菩薩逮致此慧,二千天人發菩

薩心.

時,龍首曰:「吾將退矣.以童眞,非我侶

故.」濡首報曰:「吾無去來,亦非有侶,亦

無所俱.何則然者?以道無侶故,亦不

想念與諸法侶.又亦不與欲行爲侶,

於本無法,亦不見而有其侶,復與所

俱.又本無者,都不言有,吾我性有人

壽命及身養育法,人物言說,識覺所

倚著,及其所作行趣之事.諸法之本

本無.如此當與其誰而爲侶俱耶?其

有侶者,是欲侶俱也.譬如龍首,有明

達人而念言曰:「如來所化,幻士所化,如

是此化,等一無異化.」而斯人化各各

言曰:「吾與汝侶,汝與我俱.」,於仁龍首

意云何?其此人化爲有侶無?答濡首

曰:「化無侶也.所以者何?用化本無,無

所有無,形像不可得故.」曰:「如是龍首,

於其生死,都亦無侶,亦無所俱,其有

侶俱斯則有別.若起侶想,是便與欲

俱明達菩薩,當解侶想,何則然者?以

其諸法,如幻如化,無侶不侶,欺哉諸

法慌忽無信.若夢影響,所有如空想

識無安無處,無持無意,無念無所.有

已離諸念,於念無念,應本無念.」曰:「濡

首,仁爲曾與幻士化人,對共語言,行

來坐起.又共談會,有所思惟不?」濡首

答曰:「不見也」龍首曰:「幻士何像貌?」曰:

「其幻者似人像類,幻之化像,亦復若

此,合同像耳.所以者何?如其幻化亦

不彼脫,亦不此脫,幻化亦不與人,而

異人,亦不與幻化有異人,便幻化如

幻化者.以幻化法,而問幻事,諸法亦

爾.」又問:「濡首,仁爲自曾與幻化,復共

坐起,有所言談,交遊講會,相對住不?」

曰:「云何龍首幻士及化與欲有異耶?

至於吾我及人壽命養育之法,有異

乎?吾以此幻化之說,欲試問,仁知大

士於斯有異辯才,當敷何法也?」曰:「仁

如所試,爲欲試虛空之幻化法耳,仁

便念幻化,爲有想也.幻者本無無想

無念,亦無形像,亦無所有.已離衆念.」

濡首曰:「若此龍首法亦如幻、幻化,本

空其空,無像亦不可見.」曰:「濡首,諸法

無像,不可見乎?如仁所言,一切菩薩

摩訶薩等當云何受其封拜,得成無

上正眞道意,爲誰知度受封拜者?」濡

首答曰:「云何龍首,曾行山中,爲聞響

聲,於山中,爲有響聲出不乎?其聲爲

有所住處,不以何耳,識聞其聲耶?彼

聲爲有所說不?寧有受持響聲者耶?

又復誰共誰聞響聲者龍首菩薩答

曰:「無也.」濡首曰:「如此若菩薩解諸法,

若如響空者,則一切諸音聲如響,離

彼衆聲,其諸菩薩以此封拜,於無上正

眞之道,於斯亦無受封莂者.」十方諸

來大菩薩衆咸聞濡首童眞所說,莫

不喜踊,歎歌無量.

爾時,龍首謂濡首曰:「宜時侶行,入城

分衛,念其日時,得無過耶?」答曰:「龍首,

諸法無過,亦不有時,其處于想行之

者,彼則有時不時之想耳.明達菩薩

於本了無解空法者,豈其有時不時

言哉凡諸餘法有時不時無時非時

乃應無上如佛法律矣.其在筭數,計

時節者,斯則有過時之想,如諸世尊

賢聖弟子,常自飽足,以道智慧,慧無想

識,於想無想,行無諸作,亦無想念,無

念不念.以此智慧,而常飽足,世尊聖

衆都無食念,亦不復想有食之事.其

如此食,而爲食者,是謂賢聖應無雜

食.若永服食,如此食者,是則長演甘

露法食者,彼以此食用之,爲力能住

身命,至於一劫,復過一劫.所以者何

其如此者,彼已覺了諸法之行故,

都無想念,解空淸淨,曉了如此.是不

復有求食之識,如其凡夫未達者也.

又諸如來無上正覺及普世賢聖之

等有大慈悲喜護之心,慧施仁愛愍

念衆生,使興於世耳.唯欲濟度五道

勤苦故,現入郡國、縣邑、聚落,行受分

衛,而彼衆聖已,離諸食不食,於食唯

以慧,解諸定正受,爲常充足.其於雜

食,而續食者,斯受流轉,便數生死,用

是之故,諸佛世尊以於諸食,而悉明

了,都無復雜食之想.慷慨喟然,安和

住身,能如恒沙復過是數,從始發意,

永常無復諸飢渴,雜想念也.至在佛

樹,明星出時,從始所可受食者,彼因

此食,其於正士及大丈夫英雄龍猛.

又至師子諸調儒夫,及衆華孚,正士

秀異種種蓮華,男子無上丈夫法,御

天人師應所,當得應所明了應所覺

達悉已了,而具足等,於一像合會,智

慧得成,無上正眞道意也.以是龍首,

一切菩薩普諸如來及賢聖等,唯以

此食,升致無上正眞覺道便能住壽

如恒沙劫.又能踰此復倍無數,而諸

如來永無其勞.所以者何?以其應於

無想食故.無念不念,無合不合,亦不

想合賢聖之行,恒便隨順出諸香氣

自然淸淨,無想無念,無諸巢窟,亦無

戲行,本空自淨.如是龍首,菩薩摩訶

薩當作此食,乃應法食.」

龍首答曰:「善哉,善哉!濡首所說法之

微妙,吾已飽足,於是上食,但聞此法

食之要說,便爲已甚具足矣,況其長

食無雜食者,豈當復食思欲食哉?云

何龍首虛空之體,寧當有雜食之食,

又言飽足乎?」對曰:「濡首,空無所有也.」

又曰:「龍首,爲能飽足,幻士所化不?」答

曰:「不也.」「云何龍首,寧可以食飽足中,

現像耶?」答曰:「不也.」又曰:「龍首,夫大海

者寧復飽足,於衆流乎?」答曰:「不也.」濡

首復曰:「如是龍首,諸法無厭,若如虛

空,而仁向言有飽想乎?諸法如空無

想,無願,無起無行,亦無所作,無所造,

永然無欲,以定以脫,無色無像,無堅

無固,了如虛空,都無所持諸法,如此云

何而起有飽想耶?」龍首又曰:「若是濡

首有此行者,一切不復食於食乎,而

仁說食本空耶?」濡首曰:「若此龍首則

一切衆生而無食也.譬如龍首,世尊

化作恒邊沙人,以食食諸化人,云何

族姓子彼諸化人以何爲食,寧復有

食者不乎?」答曰:「化者無想,不識無所

有,亦復無食,何況言當有食者耶?若

此龍首一切諸法有見無見,如幻化

也,普諸衆生而不解此,以其不解,便

卽流轉,受生死矣.於中觀之,亦無所

有,亦無所得,亦無流轉,解生死無,如

本無者,則一切無受亦無生死,不曉

本空,便有生死,其生死者,亦無生死.

於其生死,亦無所受,亦無所得,何生

死法者乎?」答曰:「濡首,斯言甚善,宜知

其時,可共行矣.還於祇樹給孤獨園,

吾諸飢渴,永爲已斷.」答曰:「龍首,譬如

幻士所可化人,而化人言:「吾飢渴斯,

寧爲飢野馬法耶.」如是龍首,一切若

此其諸法者,皆如野馬解,此乃解而

族姓子言:「吾飢渴以爲斷乎.」當食斯

食,如諸法食,不斷無壞,亦無飢渴,一

切諸法,本已飽足.以故彼諸凡夫下

士不了其本,則作此言:「吾飢我渴.」,又

言:「飽足.」.如諸賢聖解諸法本,彼無飢

渴,亦無想足,解諸飢渴,亦無生死,亦

無戲行,亦無想念.彼已無動,亦無倚

著,諸法已脫,本無著故.

龍首又曰:「如仁濡首,諸所可說彼之

要言,但說法界也.」濡首復謂龍首曰:

「其法界者,亦無說不說,亦無言趣無,

屈無申.所以者何?如是龍首,法界無

所有言者,無說亦不所說,亦無戲行,

無所著,無合偶.彼無想念,亦不有念,

亦無所起,亦無滅行.譬如龍首,虛空

之界,無想無念,無起無滅,諸法亦爾,

同如虛空.其本相空,本不可得,亦不

可知,其相如是,亦不可得有能得其

相.彼諸如來般泥洹者,亦當可得.若

此龍首,一切諸法都無處所,無色無

像,亦不可見.以是之故,恒邊沙諸如

來般泥洹者,其於法中,亦復無般泥

洹者,亦無地、水、火、風界.而般泥洹亦

無空界,亦無識界.般泥洹者泥洹,如

是於泥洹中,亦無泥洹.若諸法有泥

洹想者,則虛空界,有泥洹想耶?所以

者何?以其諸法本定而空,諸法靜寂,

而復寂,於此凡夫下士之類,起有泥

洹想,念者因便有吾言,我有受有吾

我,受有壽命,受有人物,受有想識共

來.」.解眞無法者,卽起是想,想念泥洹.

以此故,而不得脫,便生、老、病、死.取要

言之,十二因緣,至於大苦衆患,集會

爲彼之.故言:「有泥洹.」,爲諸有二想.行

者,以其不解諸法,本無已不曉了,不

覺悟故:「與諸如來諸佛世尊明解深

入,權行菩薩宿樹衆善立不退轉,積

累功德,有大威神,爲極唱導,無上大

師,與如是等,菩薩摩訶薩行,而違反

起,有諍想.又與聲聞、緣覺之衆與其

相違,而起忿諍,與彼諍故,當受大罪.以

其諍故,長流生死,當歸不淨,極臭處

矣.一切衆聖永所不歎,諸上明達,所

可遠離.譬如族姓子,有城郭若復聚

落,去其不遠,積衆臭穢,於其彼處,人

衆趣往,晝夜不息,遂增污穢.不淨臭

處,不潔之物也.諸愚凡夫處于五道

起滅不竟,衆想無斷,廣其生死.如彼

增臭也.以其不明,又不曉了,不解其

元,不達本無霧籠茷盛癡冥積故,廣

受流轉,增長生死五道之趣,或生地

獄,或卽餓鬼,復歸畜生,或天或人神

變,無常五道勤苦災患,顚倒痛痒,創

楚衆惱之元諸苦.所由遂增,臭穢流

不淨氣,使彼明達,賢聖之衆,乃以爲

滅,所共貪疾.又諸慧士所可遠離用,

是雜垢長,不解脫,復使斯類,是趣其

生,是歸有老,生老苦極,憂惱萬端,是

致病死,殃福追之.善則榮樂,罪則禍

隨,以要言之患變猛集,至其痛熱,衆

苦合會,而彼以故,不脫生死.但由未

了其本無故,長受生死,如其增臭也.」

龍首復謂濡首曰:「云何濡首得了其

本?」曰:「以無心想,以寂寞行,以起靜定,

向入淸淨.其住是者則曉其本.」曰:「云

何濡首何謂爲幻之寂寞?」曰:「其解了

如幻者,此則幻之寂寞淸淨也.」

爾時,耆年須菩提至濡首所,睹其大

衆,卽而問曰:「諸正士等普來會此,爲

何講乎?」答曰:「賢者,吾於諸言,都無所

說.又賢者,寧聞諸幻人有所說不?山

中之響夢影野馬,爲有言談耶?復聞

有其說者不乎?又賢者,如來所化寧

有耳聲,其復有聞者,不爲有識,若受

持語言名字句,說者不?」答曰:「不也.」時,

須菩提㸌然於所坐,慌惚之閒,寂而

滅定.

時,舍利弗詣濡首所,睹其普衆大會

之場,率多菩薩咸聽濡首所講之說

見須菩提在于彼坐,寂而滅定.問濡

首曰:「此賢者爲何志故,居斯便滅定?」

曰:「舍利弗,是須菩提離滅定,不與法,

而有其諍.如是賢者,此以無諍行,無

住無著,無巢無處,過諸窟法,而三摩

越.」時,須菩提作是滅定,從定寤起,而

向世尊,卽偏袒右肩,叉手跪作是言:

「自歸諸佛,無上覺者.其有顯演,如是

深邃,微妙法像,難見之文,不可議說.

已斷所著,等離諸想,已得寂安,其不

退轉.大士等及諸初發意菩薩逮聞

如此勸發之說,豈不快哉?」濡首又謂

須菩提曰:「不於此法,有說有勸,有彼

所向也.何則然者?以諸法無勸無說,

無談無識.又此要義,無言無語,無住

無動,無去無來,無坐無臥,無倚無處,

亦無所有.所以者何?是諸法本空,無

所有其本,不可得故.」曰:「何謂濡首,其

本行法?」曰:「惟賢者諸法無行,是行之

要,當作是行,曉行是行,乃爲至行也.

若此可共都行求食.」曰:「濡首,吾不復

入於聚落分衛.所以者何?逮聞是要,

已離聚落,亦離城想,亦離色想,以要

言之,亦離聲、香、味細滑法想,都離諸

想,而無想念.」曰:「唯須菩提,如此離其

想行者,所是云何而進止乎?」「云何濡

首,何謂如來所化色痛想、行、識,以何

識法,如來所現化,化以何想,而有進

止,有所瞻視,復有屈申乎?」曰:「善哉,善

哉!須菩提,如世尊所,歎仁爲最,曉空

閑行者.」

濡首又曰:「唯須菩提,可共詣佛,禮事

供養.」濡首重曰:「唯賢者,吾以淸淨食,

而請.」於仁時,舍利弗謂濡首曰:「於何

所與吾等食,爲當施設,何等之食?」曰:

「唯賢者,其所食者,亦不有食,亦不吞

食.又所吞食,亦不色聲,亦不香味,亦

不細滑.其所食處,不在欲界.又不色

界亦不無色,不處三界,亦不離其中,

是則諸佛世尊食處.」時,舍利弗謂濡

首曰:「善哉,善哉!如仁所說,吾已飽足.

於時,是無上食,歎之名,況其已食,如

此食者?」曰:「唯賢者,其食不以肉,內外

眼見,亦不天眼,亦不慧眼,處有所見

其食.如此乃應等食也.」爾時,耆年須

菩提及舍利弗幷諸衆生聞是歎食

之說,卽於其處,寂而滅定.時妙心謂

濡首菩薩曰:「當以何食,食須菩提、舍

利弗等,爲以何食,而三摩越?」曰:「以無

漏食,行無倚著,食行無衆食,以此行

而行其作此食者,不復於三界食於

食也.」

爾時,賢者須菩提舍利弗從滅定寤

各行分衛.時,須菩提入大長者家分

衛,其長者婦爲優婆夷,見須菩提,默

然而住.卽請賢者:「爲何之乎?」答曰:「姊,

來求分衛.」曰:「賢者,仁續分衛想,來止

了耶?」曰:「姊,吾從本際已了分衛想.」曰:

「須菩提,其本際寧有了未了,言從本

際已了分衛想乎?」曰:「姊,如本際空末

際,亦空悉如本空.」優婆夷曰:「若此賢

者已悉空者,奚爲復說了、不了乎?仁

便伸手當施卿分衛.」須菩提卽自伸

手.曰:「賢者,是爲羅漢不了其本,反取滅

證者,手非.」須菩提曰:「姊,羅漢手無形,

不可見,亦無屈伸.譬如幻士爲幻化人,

作此言:「何所是幻者手乎?」.復言:「可伸

幻者手耶?」.曰姊,幻手爲可見不?又可

伸乎?」答曰:「不也,須菩提.」曰:「若此姊世

尊說一切諸法,如幻本空,若是賢者

世尊說一切空,何爲賢者續求食?」時,

優婆夷未尋與須菩提分衛,重曰:「賢

者,可前鉢適,當前鉢鉢,忽然不現.時,

優婆夷以手索鉢鉢,而無處手,亦不

近於須菩提.優婆夷曰:「善哉,善哉!此

則無著淸淨之身,應佛所歎,空閑行

者.」優婆夷適作是言:「鉢卽自出.」時,須

菩提便前授鉢,優婆夷取鉢盛滿飯,

授須菩提,便謂之言:「賢者,是爲釋迦

文佛所稱歎,處閑居第一者鉢,非曰

姊如佛所說,空閑行者,非有鉢矣.曰:

「如賢者,空閑行者,非有鉢耶?」曰:「姊,無

也.」曰:「又賢者閑居尚無鉢,豈當復有、

受食緣乎?」曰:「賢者已記閑居,亦當無

羅漢,取滅證耶?又賢者食此飯已,當

了知食者,如幻所食,如化.又如化人,

食於幻者,亦當如以野馬飮,於渴者

其食、所食,當了如此明解.是者乃應

如來達三世本無分衛之行也.若賢

者其起施念,有想受者,便造有衆分

數也,已受數者,則有二見,以有二見,

便與凡夫,流轉五道,生死同歸也.

時,優婆夷復謂須菩提:「又如賢者,諸

佛要法不但受食,及與施者,當應了

如幻如化,爲本無,爲無有,至於生死,

與泥洹法,亦當曉了,如夢幻化野馬、

影響,亦如本無,於諸法,亦悉當爾,諸

法淸淨,都無所有,無施無受,無戒無

犯,無忍無諍,無進無懈,無定無亂,無

慧無愚,於一切法,都無所有,是行乃

應世尊如法受食,弟子行法,其如此

解分衛行者,則於三界,無雜食之想,

亦復不處泥洹之樂也.」須菩提聞優

婆夷所說,卽惘漠不知所言曰:「賢者

泥洹爲寂耶,豈無言而不對乎?」曰:「姊,

斯何言,乃如此?」須菩提曰:「姊,了幻法

耶?」答曰:「賢者,吾了諸法,悉如幻化幻

者,及化亦皆本無無所有.」時,須菩提

便於所處忽而滅定.欲知優婆夷志

求何乘,以爲其證勇辯乃爾,敢師子

吼,明解幻法,所說自恣,而無罣㝵盡

力,觀察處優婆夷爲阿那含,曰:「姊,已

得阿那含乎?」優婆夷曰:「云何賢者如

來法本寧有阿那含行法乎?又賢者

法無形色,亦復無來想像之迹,無彼

此識,無中閒行,亦無所想,無取無證,

亦無處所,乃爲明了,道之行耳,向賢

者,云何處阿那含,畢樂羅漢證法乎?

又賢者法無去來,其有去來有所趣

向,有所有趣,有起有滅,有念有想,皆

墮凡夫,流轉未解數也.」是時,優婆夷

忽於所處,於須菩提前,化于高廣大

人交露之座,普現感動,光明相像,顯

轉無上阿惟越致法輪,令普舍衛境

界之內及十方土,莫不聞見.此之所

興感變也.爾時,空中萬二千天聞彼

所說,悉逮一生補處舍衛國內,志菩

薩行者,二萬八千人承宿衆德,皆得

不退轉,十方之衆諸來大士,其聞是

說,百億菩薩本得無所從生法忍,復聞

是上要說,卽皆逮一生補處.於是濡

首龍首菩薩幷諸土普來之衆及舍

利弗、須菩提等俱從舍衛國甫出城

門,㸌然輕擧,忽升虛空.濡首菩薩尋

揚身光威神,煒煒照耀,暐曄明影,玓瓅

踰于日月,普蔽餘光暠然.晃昱乃徹

窈,冥如金翅,王飛而行,焉一切衆生

莫不見者.其所經由彼衆天人皆聞

諸法,如夢幻化、野馬、影響、泡沫、芭蕉之

要言,深邃像說,各懷歡喜,慈心相向

一切天人,但聞夢幻聲,而化幻法,於

見無見,亦不可得.諸逮聞是像微妙

說者,合百千衆,得不退轉.時,所經遊

於其中閒,有長者子其名善意,宿立

德本,亦聞濡首無上幻化之要說言,

幷復睹見神景變化,卽發無上正眞

道.意尋自誓願:「吾於來世,得爲如來

無上平等,最正覺道.」.時,所現感動,亦

當如是濡首見彼族姓子,有決得妙

岐嶷之質,欲紹佛種,乃發大志,心在

菩薩口詠誓願,聲暢一切如師子吼,

卽請善意,而告之曰:「族姓子,汝解諸

法如幻化者,必離勞乘聲聞緣覺之

地也.便當成致無上正眞道意.又當

曉了諸法夢幻之妙法說,悉爲無所.」

有時,長者子跪而對曰:「蒙解說諸法,如

幻如化,濡首重以諸法要言,勸發長

者子.」長者子忻樂之心,遂而踊躍.時,

彼大姓心巨曠解,逮致法忍,八千天

人發無上正眞道意時,五千天子在

于虛空,聞濡首勸進之說,㸌然心解,

逮得無從生法樂之忍,咸悉肅然恭

敬之至,已禮濡首,忽昇虛空,各還本土.

是時,濡首、龍首菩薩、舍利弗、須菩提

等還于祇樹給孤獨園,俱詣世尊,稽

首佛足卻坐一面龍首菩薩便從坐

起,向佛叉手已,濡首童眞諸所講談

法要之說,具啓世尊.時,佛讚曰:「善哉,

善哉!濡首童眞善說諸法無上微妙,

如夢如幻,如化野馬、影響之聲,則是

諸慧深奧之,至是諸佛要斯乃應如

無形無像,本無幻說.」時,佛顧告賢者

阿難:「受是濡首諸法要文.」阿難敬前

長跪白佛:「唯然.世尊,如教受之,當何

名,此經云何奉持?」時,佛重復敷演濡

首妙心菩薩等所說,慧要及舍衛國

長者優婆夷,爲須菩提所現感動,乃

至轉一生補處之輪.佛復告阿難:「當

受是上要之慧.又是賢者,此名濡首

無上淸淨分衛經,亦名決了諸法,如

幻如化,三昧懃念,受持當廣宣傳普

布演說.又是阿難,若善男子、善女人

等聞斯要專心信,向是者,阿難則應

面見諸佛世尊.又爲濡首童眞菩薩,

必所感致無上正眞之道,會成至佛,

況其受持誦,習諷讀奉行,應者德極

無上是善男子、善女人等,爲逮諸佛

之慧?」藏爲得諸佛最上要鎭.又爲諸

佛之所擁護普爲十方諸現在佛,所

授封莂諸佛,爲手授其,決當成無上

正眞道,慧佛說是已,濡首童眞、龍首、

妙心及諸菩薩、舍利弗、須菩提等及

衆比丘一切會者,諸天、龍神阿須倫

人與非人聞佛所說,莫不歡喜,前爲

佛作禮而退.

佛說濡首菩薩無上淸淨分衛經卷下

己亥歲高麗國大藏都監奉

勅彫造